Dankesrede
Voltaire-Preistriager 2019: Prof. Dr. Ahmad Milad Karimi

Gehalten am 16. Januar 2019 an der Universitit Potsdam

Magnifizenz,

Spectabiles,

sehr geehrter Herr Prasident,

sehr geehrte Kolleginnen und Kollegen,
meine sehr verehrten Damen und Herren,

in Dankbarkeit und Demut gegeniiber der Universitit Potsdam, der
hochverehrten Jury und der Friede Springer Stiftung nehme ich die Ehrung
mit dem Voltaire-Preis entgegen, der ich mich nicht gewachsen fuhle, und sie
deshalb fur mich mehr Auftrag fir die Zukunft darstellt, als die Wiirdigung der
Vergangenheit. Doch der eigentliche Charme der Dankensrede besteht darin,
die Dankbarkeit, von der ich mit dieser Ehrung ganz und gar erfillt bin, in
Worte zu kleiden, die dieselbe begriinden. Gelingendes Leben ist bestimmt
von der Dankbarkeit. So bin ich seit unserer Flucht aus Afghanistan immer
und immer wieder von Menschen umgeben und getragen gewesen, meistens
von meinen Lehrerinnen aus der Hauptschule, Berufsfachschule, Realschule
oder der gymnasialen Oberstufe, die stets im Antlitz eines flinfzehnjahrigen
Flichtlings, der nicht einmal der deutschen Sprache machtig gewesen war,
mehr gesehen haben als blofd einen Namenlosen ohne Vergangenheit. Wer ist
ein Fluchtling aus dem fernen Afghanistan? In der Gegenwart sind wir
weltweit herausgefordert von Krisen, die Millionen von Menschen in die
Flucht treiben. Es gibt in Wahrheit nicht 6o Millionen Fliichtlinge, nicht
Hunderttausende oder Tausende; es gibt nur den einen Fliichtling, das eine
Kind, mit einem Namen, mit einem Alter, mit einem Gesicht und einer
Biographie. Jeder von ihnen trotzt dem Krieg, vor allem dem inneren Krieg,
worin sich alle Kriege versammeln, alle Narben und Erinnerungen, alle
Verluste und Wiinsche. Die Erfahrungen mit den Flichtlingen stellt einer der
bewegenden Erfahrungen dar, die wir in Europa nach )Jahrzehnten wieder
machen durfen. Wir gehen Uber die virtuelle Wirklichkeit hinaus, indem wir
Teil einer Realitit werden, die wir sonst aus unserer Lebenswelt verbannt
haben. Fliichtlinge waren immer diejenigen, die woanders waren. Der Krieg
vollzog sich auf dem Bildschirm. Daher ist es eine Uberraschende Wende,
dass die Flucht woméglich heimkehrt, dass sie uns ergreift. Mehr noch: uns
wird in einer plastischen Durchdringlichkeit unsere Verantwortung und
Freiheit gewahr. Sind wir unserer Freiheit doch etwas muide geworden? Wir
schitzen sie, aber als eine Begebenheit neben allen anderen Dingen, um die
wir im Alltag kreisen. Aber Freiheit kennt keine Alternative und gerade die
Flucht ist nicht blof das negative Moment der Freiheit, um das héchste Ideal

1



einer Aufklarung zu nennen, der allen voran Voltaire selbst verpflichtet war,
als Befreiung aus den Fingen der Fundamentalismen, der Diktaturen, des
Krieges und der Gewalt. Die Freiheit bedeutet positiv gewendet im gleichen
Atemzug auch und insbesondere Freiheit zum Leben, zum Gestalten, zur
Zukunft, ja zum Entwurf des Neuen. Das ist eine europdische Idee. Europa ist
aber mit der europiischen Idee Uberfordert, zumindest herausgefordert, wenn
wir die Fluchtlinge als ein zu verwaltendes Problem betrachten, und nicht
zunachst als Menschen. Von den Obergrenzen zu sprechen, wie hoch oder
niedrig man sie auch ansetzen will, geht es dabei vor allem um die
Quantifizierung des Menschen. Was macht Europa mit dem Menschen, der
nicht mehr hineinkommen darf, weil die Grenze erreicht ist? Wird dieser
Mensch einen Namen haben, eine Geschichte, ein Antlitz? Heifdt nicht dieser
Mensch Walter Benjamin, Stefan Zweig, Bertolt Brecht, Herta Miiller, Thomas
Mann oder Alfred Déblin? In der Krise erscheint die Transzendenz, die jede
Grenze Uberschreitet. Wird Europa diesen Menschen vor dem Kafka’'schen
Gesetz stehen lassen? Nie zuvor hat sich der Mensch in einer intensiveren
und mithin dichten Prasenz der Realitdt beméchtigt. Und nie zuvor war die
Abwertung des Menschen als Fliichtlinge eine so zutiefst erschitternde
Wirklichkeit, wenn wieder einmal ein Flichtlingskind am Ufer eines Meeres
atemlos von Wellen durchnisst wird. Keine Grenze ist es wert geschuitzt zu
werden, wenn nicht zuvor der Mensch geschiitzt wird. Die Flucht hat ndmlich
einen geheimen Namen, um die sich die Kultur der Aufklarung ringt: der
Mensch. Dabei die eigene Flucht zu entdecken, ist herausfordernd, denn wir
fluchten alle, vor den eigenen Aufgaben, Zielen und Traumen. Wenn man den
eigenen Flichtling entdeckt, ihn pflegt und leben lisst, kann man eigene
Haltung eréffnen, fur die anderen, die wir immer selbst sind. Denn
Selbstachtung erwéchst aus der Achtung des anderen. Die Aufklarung stellt in
der Tat keine fliichtige Epoche der Geistesgeschichte dar, die es einmal
gegeben hat und wir von Zeit zu Zeit uns an sie erinnern. Vielmehr ist die
Aufklarung eine Kultur, weil sie Menschsein kultiviert, ins Zentrum des
Ganzen riickt, von seiner Wiirde, seiner Unbedingtheit, seiner Freiheit, seiner
Selbstbestimmung in der Weise spricht, dass wir niemals mit ihm fertig
werden. Wenn Menschsein eine Erzahlung ist, dann ist der Mensch niemals
zu Ende erzihlt.

Zu den Krisen, mit denen wir in diesem Zusammenhang global konfrontiert
sind, gehort aber auch — wie bereits Voltaire in seiner Schrift ,Uber die
Toleranz“ hervorhebt — der religiése Fanatismus, zumal im Namen meiner
Religion, im Namen des Islams. Hierbei wire es sachlich infantil zu
behaupten, all die grausamen, menschenverachtenden, frauenfeindlichen,
zerstorerischen Feldziige, Gewalttaten und Terroranschlage hatten nichts mit
dem Islam zu tun. Die Angst vor diesem Islam, der alle Lebensbereiche
reglementieren und beherrschen will, gleichsam totalitiar, dessen Opfer nicht
selten Muslime selbst sind, ist berechtigt. Selbstverstandlich ist der real
existierende Islam auch gefangen in Kulturriumen, die oft von kultureller

2



Armut, von fehlenden Bildungschancen, von mangelnder Sicherheit im Leben,
von 6konomischer Hoffnungslosigkeit, von zerfallenen Infrastrukturen und
von der Abwesenheit des Friedens getragen sind. Weder ist der Islam hier die
Losung all dieser Probleme, noch ist er andererseits der Grund aller
Probleme. Dieser totalitire Anspruch hingegen, der sich lber das Politische,
Rechtliche und Soziale erstreckt und der zwischen Kultur und Religion nicht
zu unterscheiden vermag, kennzeichnet die primitivste, das heif’t sachlich
hochst instabile Leseart des Islams in der Gestalt des Islamismus. Der
Islamismus interpretiert nicht die Religion ideologisch, sondern deutet seine
Ideologie religios. Indem der Islam islamisiert wird, sind die Islamisten mit
der Religion fertig. Demnach degradiert der Islam zum politisch-
ideologischen Instrument. Sie leben nicht aus derm /slam heraus, sondern mit
dem [Islam. Dieser feine Unterschied ist héchst bedeutsam. Denn Muslime,
die aus ihrer Religion heraus leben, sehen zwischen sich selbst und dem
Koran einen offenen Raum, den ich als den dritten Raurm bezeichne. Dieser
dritte Raum besagt, dass ich mich nicht an den Koran halten kann, an seinen
Buchstaben, sondern nur an ein Verstindnis des Korans, an den Geist des
Korans. Der dritte Raum zwischen mir und der Offenbarung Gottes ist der
Raum des Verstehens, Raum der Pluralitdt, Raum des Zweifelns, Raum der
Korrektur, Raum, um mit Gott zu hadern, ja Raum der Toleranz. Denn wer
versteht, der raumt prinzipiell ein, dass ein anderer es auch anders verstehen
kann. Der Habitus, man kdnne sich an den Koran halten, ohne die Riicksicht
auf diesen dritten Raum, ist nicht nur eine religiése Siinde (Blasphemie),
sondern auch antiaufklarerisch ein hermeneutischer Fehler. Dies widerspricht
der Wirklichkeit eines Islams, der traditionell immer gepragt war von
Ambiguitat und einer Vielfalt der Ansichten, Interpretationen und Lesearten,
die in argumentativem Wettbewerb um verniinftige Plausibilitat gerungen und
koexistiert haben, ja um die gegenseitige Wertschiatzung bemiiht waren. Bei
aller Offenheit und allem pluralen und polyphonen Charakter des Islams geht
es hier um eine Religion mit klaren, unmissverstiandlichen und
kompromisslosen Rahmenbedingungen: Gerechtigkeit, Frieden, Schutz der
Notleidenden, Gleichbehandlung aller Menschen unabhéngig von ihrer
Hautfarbe, unabhiangig von ihrem Geschlecht, unabhangig von ihrer sexuellen
Orientierung, unabhidngig von ihrer nationalen Zugehorigkeit, Schutz der
Meinungs- und Religionsfreiheit sind dabei die markantesten Beispiele. Wer
also den dritten Raum verklimmern lasst, ihn gar Uberspringt, lebt so, als
wiirde in dessen Adern gleichsam das Blut Gottes fliefsen. Gegentiber dieser
Haltung kann deshalb keine Toleranz gelibt werden, weil sich dann die
Toleranz an ihr selbst verraten wiirde. Hier fehlt allen voran die Einsicht in die
eigene Fehlbarkeit und damit auch der erste Grundsatz der Toleranz nach
Voltaire, der schreibt: ,Was ist Toleranz? Sie ist Menschlichkeit tiberhaupt.
Wir sind alle gemacht aus Schwachen und Fehlern; darum sei erstes
Naturgesetz, dass wir uns wechselseitig unsere Dummbheiten verzeihen.” Was
aber die Kultur der Aufklarung auszeichnet im islamischen Sinne ist die
epistemische Demut. Umso wichtiger ist es, zu differenzieren. Denn in dem

3



Augenblick, in dem wir zwischen dem Islam als einer in sich plural verfassten
Religion und der Ideologie des Islamismus nicht unterscheiden, dernIslam auf
den Islamismus essentialistisch zurtickfuhren, ibernehmen wir die Weltsicht
jener, deren Weltsicht wir entschieden ablehnen. Krisen und
Herausforderungen sind nicht ungewohnlich in der Geschichte der
Menschheit. Hegel zufolge ist die Weltgeschichte ,nicht der Boden des
Glicks. Die Perioden des Gliicks sind leere Blatter in ihr“. Doch wie der
schone chinesische Fluch zum Ausdruck bringt: ,Mogest du in interessanten
Zeiten leben“, so leben wir heute vielleicht mehr denn je in einer
»interessanten Zeit“, in der Kriege, Klimakatastrophen, Armut, Intoleranz,
Fanatismus, Nationalismus,  Antisemitismus, Islamophobie,  aber
insbesondere auch der faschistoide Populismus Hochkonjunktur feiert.
Gerade die Tugenden der Differenzierung, der Umsicht und Rucksicht im
Denken und Handeln, Respekt vor Differenz sind deshalb nicht mehr
selbstverstandlich, weil eine rechtspopulistische Narration salonfihig
geworden ist, die Prazisionsimpotenz flr eine Tugend erklart. Die Griinde fur
diese narrative Bevollmachtigung der Wirklichkeit sind gewiss vielfaltig, aber
im Sinne Voltaires lisst sich durchaus konstatieren, dass all die erwdahnten
Tugenden alles sind, aber nicht selbstverstandlich. Insofern spreche ich nicht
von der Epoche der Aufklarung, sondern von der Kultur der Aufklarung, denn
Kulturalitdt bedeutet unablassig Arbeit, die Immanuel Kant als ,,beschwerlich“
bezeichnet, aber auch Vermittlung, die wir gegeniiber der jlingeren
Generationen verpflichtet sind. Deshalb negiert auch Kant die Einsicht, dass
es eine aufgekldrte Zeit gibe, sondern es gibt nur Zeit, Zeiten der Aufklarung,
die keine Alternative kennt, weil sie nicht zur Aufklarung als eine neue
Ideologie erpressen will, sondern Unfreiheit, wo Freiheit geboten ist,
Vereinfachung, wo Sinn fir Komplexitat gefordert ist, Unterdrickung, wo
Selbstbestimmung von Néten ist, und Geringschatzung, wo Begegnung auf
Augenhshe notwendig ist, als solche benennt und deren Instabilitaten
offenlegt.

Die Kultur der Aufklarung kann unterschiedlich gegen den Populismus und
Rechtspopulismus entgegentreten. Aber die vornehmste und langfristig
wirksamste Form dem entgegenzutreten, zeigt die universitiare Bildung. Denn
die Universitat ist gepragt und getragen vom Erlernen der Komplexitaten und
Diversitaten, worlber wir so selten verfligen. Insofern stellt die Universitat
einen ausgezeichneten Ort fur die Sensibilisierung und Kultivierung, ja fur
den besonderen Reiz mit Komplexitdten umzugehen und mit ihnen zu leben.
In diesem Sinne ist die Freiheit von Forschung und Lehre, kurz: die
Wissenschaft ein Gut, ein Wert an sich, kompromisslos und unkorrumpiert.
Wenn wir heute von Europa sprechen, dann reden wir insbesondere von
einem Europa, welches in Wissen und Kultur, das heif3t auch in Kultur der
Wissenschaft griindet. Und wenn Europa ein Fundament in der Wissenschaft
hat, dann ist diese Wissenschaft grundlegend von muslimischer Tradition
gepragt — in mathematischer, naturwissenschaftlicher und vor allem

4



philosophischer Hinsicht. Spatestens im Zuge der Etablierung der
islamischen Theologie an den deutschen Universitdten ist die Frage nach der
intellektuellen Situierung des Islams deshalb eine brisante Frage, weil sich der
Islam entschieden im europédischen Kontext wiederzuentdecken versucht. Der
addquate Ort, in dem sich der Islam als Religion im Zuge seiner
akademischen Selbstauslegung zur Theologie erhebt, ist die Universitat. Ist
die Universitat der Ort, an dem autonome Individuen und Weltblrger
hervorgebracht werden, wie das Bildungsideal Wilhelm von Humboldts
vorsieht, dann ist zu fragen, nach welchen Kriterien sich diese Priadikate
kreieren. Ein autonomes Individuum soll eben ein Individuum sein, das
Selbstbestimmung und Miindigkeit durch seinen Vernunftgebrauch erlangt.
Das Weltbuirgertum ist jenes kollektive Band, das die autonomen Individuen,
unabhéngig von ihrer sozialen und kulturellen Sozialisation verbindet. Bei
Humboldt heifdt es: ,So viel Welt wie méglich in die eigene Person zu
verwandeln, ist im hdheren Sinn des Wortes Leben“. Das Bemuhen soll
darauf zielen, sich méglichst umfassend an der Welt abzuarbeiten und sich
dadurch als Subjekt zu entfalten. Die universitidre Bildung, vor allem dann,
wenn es um das Denken der Religion geht, soll jene Bedingung erfiillen, die
konstitutiv zu jeder Wissenschaft gehért: die Freiheit, von der Humboldt im
Jahre 1792 schreibt, dass sie ,die erste und unerlassliche Bedingung“ der
Bildung sei. Die universitdr-verfasste islamische Theologie lasst sich deshalb
auch als einen Gegenentwurf zur populistischen und fundamentalistischen
Bewegungen begreifen, indem sie in historischer und systematischer Hinsicht
die Grundfragen der Religion zum Begriff bringt und ihre Ergebnisse ins
Leben einschreibt, Verstandigung schafft und mithin religiose Miindigkeit
fordert. Doch die Stimme der Verstindigung, die Stimme des Respekts ist
nicht selten sanft und leise, aber auch unaufgeregt; sie benétigt einen langen
Atem, wie Uberhaupt die wissenschaftliche Tatigkeit eine lange Genese und
Reife braucht. Deshalb gehért zum Inventar der Kultur der Aufklarung, den
dritten Raum aus epistemischer Demut heraus mit ruhiger Hand zu gestalten,
um Toleranz nicht ermiiden zu lassen. Aber die Zukunft kann nicht in
Toleranz minden, in der Anstrengung Briicken zu bauen, sondern in
Verantwortung selbst zur Briicke zu werden, lber die Toleranz hinaus.



