
 
Breaking bad or breaking bread? Zur Möglichkeit wissenschaftlicher  

Religionskritik im Anschluss an zeitgenössische Ansätze der  
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule  

(Michael Roseneck) 

1 

 

Breaking bad or breaking bread?  

Zur Möglichkeit wissenschaftlicher Religionskritik im Anschluss an zeitgenössische Ansätze der 

Kritischen Theorie der Frankfurter Schule 

Exposé zur Tagung 

„Wissenschaftlichkeit und Normativität in der Religionswissenschaft – Religionswissenschaft als  

Akteurin im öffentlichen Religionsdiskurs“ 

von Michael Roseneck, Abteilung für Politische Theorie der Johannes Gutenberg-Universität Mainz, 

am 20. bis 22. September 2017 

 

Mit einer an Wittgenstein1 und Habermas2 angelehnten Abkehr vom logisch-empiristischen Wertneut-

ralitätspostulat eröffnet sich die Möglichkeit wissenschaftlich fundierter Religionskritik im Diskurs frei-

heitlicher, multireligiöser Gesellschaften, welches an zeitgenössischen Ansätzen der Frankfurter Schule 

nachvollzogen werden soll. Jaeggi operiert mit einer an Deweys Pragmatismus angelehnten anthropo-

logisch-rationalitätstheoretischen Prämisse3, nach der Menschen kooperativ Lebensformen konstruie-

ren, um pragmatische und normative Probleme zu identifizieren und Instrumente zu deren Lösung zu 

entwickeln. Indem Lebensformen funktional auf Problemlösung ausgerichtet sind, können sie dann wis-

senschaftlich kritisiert werden, wenn sie in spezifischen historischen Vergesellschaftungskontexten 

nicht mehr fähig sind, im Konzert mit anderen Lebensformen, Probleme effektiv zu behandeln. Dies 

soll bezüglich der Situation der römisch-katholischen Kirche vor dem Zweiten Vaticanum exemplifiziert 

werden. In dieser historischen Konstellation mangelte es dieser, die Probleme effektiv zu lösen, welche 

sich aus Modernisierungs- und Pluralisierungsprozessen ergaben. Mit Verweis zur folgenden Anerken-

nung des säkularen Staates soll daraufhin rekonstruiert werden, wie Modifikationen der katholischen 

Lebensform hinsichtlich ihrer Problemlösungskompetenz gelangen und dies religionskritisch interpre-

tiert werden kann.4 

Methodisches Problem des Ansatzes scheint jedoch zu sein, dass er Gefahr läuft relativistisch zu 

argumentieren, da die Bewertungsmaßstäbe lediglich immanent aus dem Selbstverständnis einer Le-

bensform und dessen, was sie intern als Problem identifiziert, entnommen werden. Mit Bezug zu Forsts5 

Modell des Rechtfertigungsnarrativs soll im zweiten Schritt eine kognitivistischer Ansatz vorgestellt 

werden, welche die argumentative Rechtfertigungsstruktur religiöser Normen aus diskursethischer Sicht 

perspektiviert und so jenseits geschlossener religiöser Systeme externe Kriterien der Kritik benennt, was 

                                                           
1 PU § 7 
2 Habermas 1981: 46f., 1984 [1976]: 358f. 
3 Jaeggi 2013: 95f 
4 Bea 1966, Schmaus 1966: 92; 110f., Loewenich 1970: , Pak 1982: 14, Römelt 2006: 129-132, Jüsten 2011, 

Hasenhütl 2012, Heimbach-Steins 2012: 19f., Remele 2012 
5 Forst 2015a, 2015b: 66f., vgl. Habermas 1991 



 
Breaking bad or breaking bread? Zur Möglichkeit wissenschaftlicher  

Religionskritik im Anschluss an zeitgenössische Ansätze der  
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule  

(Michael Roseneck) 

2 

 

mit Bezug zu religiösen Positionierungen in der Debatte um gleichgeschlechtliche Partnerschaften 

exemplarisch verdeutlicht werden soll. 

 

 

Literatur 

Bea, Augustinus (1966): Die Kirche und die Religionsfreiheit, in: Stimmen der Zeit 91(4), 241-252. 

Forst, Rainer (2015a): Zum Begriff eines Rechtfertigungsnarrativs, in: Normativität und Macht. Zur Analyse so-

zialer Rechtfertigungsordnungen. Berlin: Suhrkamp, 85-101. 

Forst, Rainer (2015b): Noumenale Macht, in Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsord-

nungen. Berlin: Suhrkamp, 58-81. 

Habermas, Jürgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, Band 1. Handlungsrationalität und gesellschaft-

liche Rationalisierung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Habermas, Jürgen (1984 [1976]): Was heißt Universalpragmatik?, in: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie 

des kommunikativen Handelns. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 353-440. 

Habermas, Jürgen (1991): Was macht eine Lebensform ,rational‘?, in: Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp, 31-48. 

Hasenhütl, Franz (2012): Kirchenrecht und Religionsfreiheit, in: Feller, Anneliese; Groen, Basilius J.; Sohn-

Kronthaler, Michaela (Hrsg.): Toleranz und Religionsfreiheit 311-2011. Internationales Symposion an der 

Katholisch-Theologischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität Graz, 14.-15. April 2011, Spudasmata, 

Band 144. Hildesheim: Olms, 149-162. 

Heimbach-Steins, Marianne (2012): Religionsfreiheit. Ein Menschenrecht unter Druck. Paderborn: Schöningh. 

Jaeggi, Rahel (2013): Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp. 

Jüsten, Karl (2011): Religionsfreiheit – Ein Lernprozess der katholischen Kirche, in: Sekretariat der Deutschen 

Bischofskonferenz (Hrsg.): Religionsfreiheit – Der Weg zum Frieden. Welttag des Friedens 1. Januar 2011, 

Arbeitshilfen 242. Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, 4-6. 

Loewenich, Walther von (1970): Der moderne Katholizismus vor und nach dem Konzil. Witten: Luther. 

Pak, Chong-Tai (1982): Religion und Gesellschaft. Die Religionsfreiheit in den neueren katholischen Naturrechts-

lehren. München: Universitätsbibliothek der Ludwig-Maximilians-Universität. 

Remele, Kurt (2012): Der mühsame Weg der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit und ihre andauernde fun-

damentalistische Bestreitung, in: Feller, Anneliese; Groen, Basilius J.; Sohn-Kronthaler, Michaela (Hrsg.): 

Toleranz und Religionsfreiheit 311-2011. Internationales Symposion an der Katholisch-Theologischen Fa-

kultät der Karl-Franzens-Universität Graz, 14.-15. April 2011, Spudasmata, Band 144. Hildesheim: Olms, 

135-147. 

Römelt, Josef (2006): Menschenwürde und Freiheit. Rechtsethik und Theologie des Rechts jenseits von Naturrecht 

und Positivismus, Quaestiones disputatae, Band 220. Freiburg im Breisgau: Herder. 

Schmaus, Michael (1966): Die Toleranz, in: Rahner, Karl et al. (Hrsg.): Religionsfreiheit. Ein Problem für Staat 

und Kirche. München: Hueber, 91-128. 

Wittgenstein, Ludwig (2015 [1953]): Philosophische Untersuchungen. Berlin: Suhrkamp. 

 


