JGlu

Breaking bad or breaking bread?
Zur Maglichkeit wissenschaftlicher Religionskritik im Anschluss an zeitgendssische Ansétze der
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule
Exposé zur Tagung
,»Wissenschaftlichkeit und Normativitét in der Religionswissenschaft — Religionswissenschaft als
Akteurin im ¢ffentlichen Religionsdiskurs*
von Michael Roseneck, Abteilung fir Politische Theorie der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz,
am 20. bis 22. September 2017

Mit einer an Wittgenstein! und Habermas? angelehnten Abkehr vom logisch-empiristischen Wertneut-
ralitatspostulat eréffnet sich die Mdglichkeit wissenschaftlich fundierter Religionskritik im Diskurs frei-
heitlicher, multireligidser Gesellschaften, welches an zeitgendssischen Ansétzen der Frankfurter Schule
nachvollzogen werden soll. Jaeggi operiert mit einer an Deweys Pragmatismus angelehnten anthropo-
logisch-rationalitatstheoretischen Pramisse®, nach der Menschen kooperativ Lebensformen konstruie-
ren, um pragmatische und normative Probleme zu identifizieren und Instrumente zu deren Lésung zu
entwickeln. Indem Lebensformen funktional auf Problemldsung ausgerichtet sind, kénnen sie dann wis-
senschaftlich kritisiert werden, wenn sie in spezifischen historischen Vergesellschaftungskontexten
nicht mehr fahig sind, im Konzert mit anderen Lebensformen, Probleme effektiv zu behandeln. Dies
soll beziglich der Situation der rémisch-katholischen Kirche vor dem Zweiten Vaticanum exemplifiziert
werden. In dieser historischen Konstellation mangelte es dieser, die Probleme effektiv zu I6sen, welche
sich aus Modernisierungs- und Pluralisierungsprozessen ergaben. Mit Verweis zur folgenden Anerken-
nung des sékularen Staates soll daraufhin rekonstruiert werden, wie Modifikationen der katholischen
Lebensform hinsichtlich ihrer Problemldsungskompetenz gelangen und dies religionskritisch interpre-
tiert werden kann.*

Methodisches Problem des Ansatzes scheint jedoch zu sein, dass er Gefahr lauft relativistisch zu
argumentieren, da die BewertungsmaRstabe lediglich immanent aus dem Selbstverstandnis einer Le-
bensform und dessen, was sie intern als Problem identifiziert, entnommen werden. Mit Bezug zu Forsts®
Modell des Rechtfertigungsnarrativs soll im zweiten Schritt eine kognitivistischer Ansatz vorgestellt
werden, welche die argumentative Rechtfertigungsstruktur religiéser Normen aus diskursethischer Sicht

perspektiviert und so jenseits geschlossener religidser Systeme externe Kriterien der Kritik benennt, was

lpUug7

2 Habermas 1981: 46f., 1984 [1976]: 358f.

3 Jaeggi 2013: 95f

4 Bea 1966, Schmaus 1966: 92; 110f., Loewenich 1970: , Pak 1982: 14, Romelt 2006: 129-132, Justen 2011,
Hasenhtl 2012, Heimbach-Steins 2012: 19f., Remele 2012

S Forst 2015a, 2015b: 66f., vgl. Habermas 1991



Breaking bad or breaking bread? Zur Mdglichkeit wissenschaftlicher

Religionskritik im Anschluss an zeitgendssische Ansétze der JG ‘ U
Kritischen Theorie der Frankfurter Schule

(Michael Roseneck)

mit Bezug zu religiésen Positionierungen in der Debatte um gleichgeschlechtliche Partnerschaften

exemplarisch verdeutlicht werden soll.

Literatur

Bea, Augustinus (1966): Die Kirche und die Religionsfreiheit, in: Stimmen der Zeit 91(4), 241-252.

Forst, Rainer (2015a): Zum Begriff eines Rechtfertigungsnarrativs, in: Normativitat und Macht. Zur Analyse so-
zialer Rechtfertigungsordnungen. Berlin; Suhrkamp, 85-101.

Forst, Rainer (2015b): Noumenale Macht, in Normativitat und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsord-
nungen. Berlin: Suhrkamp, 58-81.

Habermas, Jurgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns, Band 1. Handlungsrationalitat und gesellschaft-
liche Rationalisierung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen (1984 [1976]): Was hei8t Universalpragmatik?, in: Vorstudien und Ergédnzungen zur Theorie
des kommunikativen Handelns. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 353-440.

Habermas, Jirgen (1991): Was macht eine Lebensform ,rational?, in: Erlauterungen zur Diskursethik. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 31-48.

Hasenhtl, Franz (2012): Kirchenrecht und Religionsfreiheit, in: Feller, Anneliese; Groen, Basilius J.; Sohn-
Kronthaler, Michaela (Hrsg.): Toleranz und Religionsfreiheit 311-2011. Internationales Symposion an der
Katholisch-Theologischen Fakultat der Karl-Franzens-Universitadt Graz, 14.-15. April 2011, Spudasmata,
Band 144. Hildesheim: Olms, 149-162.

Heimbach-Steins, Marianne (2012): Religionsfreiheit. Ein Menschenrecht unter Druck. Paderborn: Schéningh.
Jaeggi, Rahel (2013): Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.

Justen, Karl (2011): Religionsfreiheit — Ein Lernprozess der katholischen Kirche, in: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz (Hrsg.): Religionsfreiheit — Der Weg zum Frieden. Welttag des Friedens 1. Januar 2011,
Avrbeitshilfen 242. Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, 4-6.

Loewenich, Walther von (1970): Der moderne Katholizismus vor und nach dem Konzil. Witten: Luther.

Pak, Chong-Tai (1982): Religion und Gesellschaft. Die Religionsfreiheit in den neueren katholischen Naturrechts-
lehren. Minchen: Universitétsbibliothek der Ludwig-Maximilians-Universitat.

Remele, Kurt (2012): Der milhsame Weg der katholischen Kirche zur Religionsfreiheit und ihre andauernde fun-
damentalistische Bestreitung, in: Feller, Anneliese; Groen, Basilius J.; Sohn-Kronthaler, Michaela (Hrsg.):
Toleranz und Religionsfreiheit 311-2011. Internationales Symposion an der Katholisch-Theologischen Fa-
kultat der Karl-Franzens-Universitat Graz, 14.-15. April 2011, Spudasmata, Band 144. Hildesheim: Olms,
135-147.

Romelt, Josef (2006): Menschenwiirde und Freiheit. Rechtsethik und Theologie des Rechts jenseits von Naturrecht
und Positivismus, Quaestiones disputatae, Band 220. Freiburg im Breisgau: Herder.

Schmaus, Michael (1966): Die Toleranz, in: Rahner, Karl et al. (Hrsg.): Religionsfreiheit. Ein Problem fiir Staat
und Kirche. Miinchen: Hueber, 91-128.

Wittgenstein, Ludwig (2015 [1953]): Philosophische Untersuchungen. Berlin: Suhrkamp.



