\WEIS/r..
,\’}\’\ /‘Q';Z(

o MM Universitit Potsdam
o(' 4ammp
® &Q’E]m
Neujahrsempfang 2026

Verleihung Voltaire Preis fiir Toleranz, Volkerverstiandigung und Respekt vor Differenz
Dankesrede | Preistrager Dr. Haci Cevik

Professor Glinther,
Dr. Friede Springer,
Liebe Kolleginnen und Kollegen, liebe Freunde und verehrte Gaste,

hier heute zu stehen und diese Auszeichnung entgegenzunehmen, ist fir mich immer noch
schwer in Worte zu fassen.

Ich trage denselben Namen wie mein GrolRvater, der Ende der 1960er Jahre sein Dorf verliels und
als sogenannter ,,Gastarbeiter” nach Deutschland kam. Er arbeitete hier viele Jahre unter sehr
schwierigen Bedingungen. Leider verstarb er Anfang der 1990er Jahre, bevor ich ihn jemals
kennenlernen konnte. Ich wuchs mit Geschichten Uiber sein Leben, Gber Migration, Arbeit und
Ausdauer auf. Deshalb ist es flir mich sehr bewegend, heute hier zu stehen, seinen Namen zu
tragen und eine so bedeutende akademische Auszeichnung entgegenzunehmen.

Eine Auszeichnung zu erhalten, die nach Voltaire benannt ist, einem Denker, der Vernunft, Kritik
und Toleranz in den Mittelpunkt des 6ffentlichen Lebens stellte, hat fir mich eine besondere
Bedeutung. Ich nehme diese Auszeichnung als kurdischer Wissenschaftler entgegen, dessen
Arbeit sich auf ein Volk konzentriert, das seit Jahrzehnten unter den Bedingungen von Krieg,
Vertreibung und politischem Druck leben muss, und der die Folgen solcher Forschungen
personlich erfahren hat.

Migration ist eines der drangendsten und umstrittensten Themen unserer Zeit. Der Aufstieg der
extremen Rechten und die wachsende Feindseligkeit gegeniiber denen, die als ,Andere”
bezeichnet werden, sind fir mich nichts Abstraktes. Sie sind Teil meines taglichen Lebens und
stehen im Mittelpunkt meiner wissenschaftlichen Arbeit. Wahrend meiner gesamten Karriere
habe ich versucht, marginalisierte Identitaten zu verstehen, diejenigen, die an den Rand der
Gesellschaft gedrangt wurden. Migration stand dabei immer im Mittelpunkt meiner
Bemiihungen.

Flr mich geht es bei Migration nie nur darum, Grenzen zu lGiberschreiten. Es ist ein tiefgreifender
sozialer und politischer Prozess, der sowohl diejenigen, die sich bewegen, als auch die
Gesellschaften, in denen sie ankommen, verandert. Der Versuch, diese Veranderungen zu
verstehen und sichtbar zu machen, war eine der Hauptmotivationen meines Lebens.

Meine akademische Laufbahn begann mit der Erforschung der kurdischen Gemeinschaft, der ich
selbst angehdre. Heute sind die Kurden das groRte staatenlose Volk der Welt, geteilt durch
kiinstliche Grenzen zwischen der Tirkei, dem Irak, dem Iran und Syrien. Seit fast einem
Jahrhundert leben sie unter Bedingungen von Konflikt und Unterdriickung. Ich wurde in einem
kurdischen Dorf in Zentralanatolien geboren, einer Region, in der kurdische Gemeinschaften vor
Jahrhunderten gewaltsam vertrieben wurden und die heute eine Hochburg des tlrkischen
Nationalismus ist. Das Studium der kurdischen Identitdt war fiir mich nicht nur ein akademisches
Interesse, sondern auch ein Weg, meine eigene Geschichte und Existenz zu verstehen.



Ich folgte den Migrationsrouten der Kurden von Zentralanatolien in verschiedene Teile Europas.
Meine Forschung konzentrierte sich auf die sozialen und insbesondere politischen
Veranderungen, die diese Gemeinschaften nach der Migration durchliefen. Unter sehr
schwierigen politischen und finanziellen Bedingungen und mit der Unterstiitzung meines
Betreuers, Dr. Yiicel Demirer, der spater seine Position als Friedenswissenschaftler verlor, fihrte
ich Feldforschung in Deutschland, Schweden und der Schweiz durch. Ich wollte verstehen, wie
Migranten zu ihrer Identitdt stehen, denn diese Beziehungen pragen sowohl die irreversiblen
Veranderungen innerhalb der Migrantengemeinschaften als auch die Integrationsprozesse in den
Aufnahmegesellschaften.

Eine wichtige Erkenntnis blieb mir besonders im Gedachtnis: In Gesellschaften mit starkeren
demokratischen Traditionen und weniger politischem Druck sind kurdische Gemeinschaften in
der Lage, eine gesiindere Beziehung zu ihrer Sprache, Kultur und Identitdt aufzubauen. Dies
wiederum starkt ihren Glauben an eine tolerantere und integrativere Gesellschaft. Meine
Dissertation wurde spater als Buch vom iletisim-Verlag in der Tirkei verdffentlicht und war damit
die erste wissenschaftliche Studie, die sich speziell mit Kurden aus Zentralanatolien befasste.
Gleichzeitig war die Forschung zur kurdischen Identitat immer mit Kosten verbunden. Im Laufe
der Jahre sah ich mich aufgrund meiner Arbeit mit mehreren unbegriindeten Gerichtsverfahren
konfrontiert. In politischen Systemen, die auf einer einzigen dominanten Identitat aufgebaut
sind, wird kritische Forschung leicht kriminalisiert. Obwohl ich alle formalen Qualifikationen
vorweisen konnte, wurde ich aufgrund politischen Drucks wiederholt aus akademischen
Positionen verdrangt.

Als sich der Autoritarismus in der Tirkei verscharfte, wurde mir schlieRlich klar, dass eine
akademische Karriere dort nicht mehr moglich war. Zu diesem Zeitpunkt war Migration fir mich
nicht mehr nur etwas, das ich studierte, sondern etwas, das ich selbst erlebte. Wie Millionen
andere in den letzten sechzig Jahren entschied ich mich, nach Deutschland auszuwandern, in der
Hoffnung auf mehr akademische Freiheit. Ahnlich wie die Reise meines GroRvaters Jahrzehnte
zuvor war dies der Beginn einer sehr schwierigen Zeit.

In Deutschland versuchte ich, mein Leben neu aufzubauen und eine meiner Ausbildung
entsprechende Arbeit zu finden, wahrend ich gleichzeitig darum kdampfte, meine Promotion
abzuschlieRen. Meine Doktorarbeit befasste sich mit einer anderen stark stigmatisierten Gruppe:
syrischen Fliichtlingen in der Tirkei. Ich untersuchte ihre Erfahrungen mit Diskriminierung,
Identitatskampfen und sozialer Ausgrenzung. Ich dokumentierte, wie sich die anfangliche
Toleranz der Offentlichkeit langsam in Feindseligkeit verwandelte, wie Fliichtlinge in informelle
Arbeit gedrangt wurden und wie sehr dies ihr Zugehorigkeitsgefiihl beeintrachtigte. Ich schloss
diese Arbeit grofStenteils auBerhalb der akademischen Welt ab, wahrend ich mich als neu
angekommener Migrant mit den Realititen des Uberlebens auseinandersetzen musste. Fiir
meine Frau und mich waren die ersten Jahre extrem schwierig.

Wahrend dieser Zeit arbeitete ich in einem Fliichtlingszentrum, wo ich die Moéglichkeit hatte, mit
unbegleiteten minderjahrigen Fllichtlingen zu arbeiten. lhre téagliche Verwandlung zu
beobachten, war eine beeindruckende Erfahrung. Was mir am meisten in Erinnerung geblieben
ist, war die Hoffnung in ihren Augen. Trotz allem, was sie erlebt hatten, glaubten sie an die
Moglichkeit einer besseren Zukunft. Ihre Hoffnung starkte meinen eigenen Glauben an die Werte
der Vernunft, Wirde und Kritik, fiir die Denker wie Voltaire standen.

Im Jahr 2024 begann ich schlieBlich meine Postdoc-Forschung an der Humboldt-Universitat,
betreut von Professor Gokce Yurdakul und unterstitzt von der Einstein-Stiftung. Die letzten zwei
Jahre gehorten zu den bedeutendsten meines Lebens. Nach fast einem Jahrzehnt, in dem ich
verschiedene Jobs hatte und nachts akademisch arbeitete, erlebte ich, was es bedeutet, sich ganz
auf die Forschung zu konzentrieren. Durch meine Veréffentlichungen und Konferenzarbeit habe
ich wirklich gesplirt, wie akademische Freiheit aussehen kann.



Das mag wie eine sehr personliche Geschichte klingen, aber ich weiB, dass sie nicht einzigartig
ist. Uberall auf der Welt sind viele Wissenschaftler*innen zur Migration gezwungen, weil ihre
Forschung oder ihre Identitat im Konflikt mit der politischen Macht stehen. In den letzten zwei
Jahrzehnten sind Migrationsrouten zunehmend auch zu akademischen Routen geworden. Als
kurdischer Wissenschaftler aus der Tlirkei weil} ich, dass ich diese Erfahrung mit vielen anderen
teile.

Dennoch ist es nicht leicht, in einer Welt, die sich oft von den Idealen der Vernunft und Toleranz
entfernt, hoffnungsvoll zu bleiben. Meine Stelle an der Humboldt-Universitdat endet in zwei
Monaten, und ich stehe erneut vor einer ungewissen Zukunft. Dennoch bleibe ich der
Uberzeugung treu, dass Wissen, Kritik und Dialog wichtig sind. Ich werde meine Arbeit fortsetzen
und an die Ideale der Aufklarung glauben, fir die Voltaire eintrat: Vernunft statt Angst, Kritik
statt Schweigen und Koexistenz statt Ausgrenzung.

Deshalb nehme ich diese Auszeichnung nicht nur in meinem eigenen Namen entgegen, sondern
im Namen aller Wissenschaftler, die unter Druck weiterhin Wissen produzieren und die immer
noch an eine rationalere, tolerantere und gerechtere Welt glauben.

AbschlieBend mochte ich Professorin Aileen Edele und Professorin Pauline Endres de Oliveira
dafur danken, dass sie mich fir diese Auszeichnung nominiert haben, sowie Professor Jirgen
Mackert fir seine Unterstitzung in meinen ersten Jahren in Deutschland. Ich danke auch allen
meinen Kollegen, die mich auf meinem Weg unterstiitzt haben.

Vor allem danke ich meiner Frau Ezgi, die alle Schwierigkeiten dieser Reise mit mir geteilt hat. Ich
widme diesen Preis meinen S6hnen Roni und Dewran, in der Hoffnung, dass sie in einer Welt
aufwachsen werden, die nicht von Angst und Ausgrenzung gepragt ist, sondern von Vernunft,
Toleranz und dem Geist der Aufklarung, wie ihn Voltaire sich vorgestellt hat.

Vielen Dank.

Dr. Haci Cevik ist Forscher am Berliner Institut fiir Empirische Integrations- und
Migrationsforschung (BIM) der Humboldt-Universitat, das von der Einstein-Stiftung unterstiitzt
wird. Er hat Politikwissenschaft und Migrationsstudien studiert und seinen Bachelor-Abschluss
an der Kocaeli-Universitat, seinen Master-Abschluss an der Ankara-Universitat und seinen
Doktortitel an der Hacettepe-Universitdt erworben, wo er von 2019 bis 2022 auch als
wissenschaftlicher Mitarbeiter tatig war. Seine Arbeit befasst sich mit ethnischer Politik,
Kurdistik, Diaspora-Bildung und den alltaglichen Dynamiken von Identitat und Zugehdorigkeit.
Seine frilhen Forschungen konzentrierten sich auf kurdische Gemeinschaften in Zentralanatolien
und ihre Migrationswege nach Europa, wobei er untersuchte, wie Mobilitdt politische und
kulturelle Identitaten neu formte, die in der Wissenschaft lange Zeit (ibersehen worden waren.
In  seiner Doktorarbeit untersuchte er die soziokulturelle Integration und
Identitatsverhandlungen syrischer Fliichtlinge in der Tiurkei und analysierte, wie
nationalstaatliche Ideologien und lokale soziale Grenzen Erfahrungen von Inklusion und Exklusion
pragen. In seinem aktuellen Postdoktorandenprojekt untersucht Dr. Cevik die Konstruktion von
Subidentitaten innerhalb der kurdischen Diaspora und die interne Vielfalt scheinbar homogener
Migrantengemeinschaften, wobei er besonderes Augenmerk darauf legt, wie sich die Politik der
Diaspora auf die Tiirkei auswirkt. Dartiber hinaus arbeitet er an mehreren Forschungsartikeln und
Buchprojekten zu den Themen ethnische Politik, Migration und Diaspora-Studien mit.



